

للصف الأول الشرعي الفصل الدراسي الأول



# بنايتال التعابيل التع

الحمدُ للهِ معزِّ الإسلام بنصره، ومُذلِّ الشركِ بقهره، ومصرِّف الأمور بأمره، ومستدرجِ الكافرين بمكره، الندي قدّر الأيام دولاً بعدله، وجعل العاقبةَ للمتقينَ بفضلِه، والمصلاةُ والسلام على من أعلى اللهُ منارَ الإسلام بسيفِه.

أما بعد:

فإنه بفضل الله تعالى، وحسن توفيقه تدخل الدولة الإسلامية اليوم عهداً جديداً، وذلك من خسلال وضعها اللبنة الأولى في صرح التعليم الإسلامي القائم على منهج الكتاب، وعلى هدي النبوة وبفهم السلف الهالع والرعيال الأول لها، وبرؤية صافية لا شرقية ولا غربية، ولكن قرآنية نبوية بعيداً عن الأهواء والأباطيل وأضاليل دُعاة الاشتراكية الشرقية، أو الرأسمالية الغربية، أو سماسرة الأمزاب والمناهج المنحرفة في شتى أصقاع الأرض، وبعدما تركته هذه الوافدات الكفرية وتلك الانحرافات البدعية أثرها الواضع في أبناء الأمة الإسلامية، نهضت دولة الخلافة -بتوفيق الله تعالى - بأعباء ردهم إلى جادة التوحيد الزاكية ورحبة الإسلام الواسعة تحت راية الخلافة الراشدة ودوحتها الوارفة بعدما اجتالتهم الشياطين عنها إلى وهدات الجاهلية وشعابها المهلكة.

وهي اليوم إذ تُقدم على هذه الخطوة من خلال منهجها الجديد والذي لم تدخر وسعاً في اتّباع خطى السلف الصالح في إعداده، حرصاً منها على أن يأتي موافقاً للكتاب والسنة مستمداً مادت منهما لا يحيد عنهما ولا يعدل بهما، في نرمن كثر فيه تحريف المنحرفين، وتزييف المبطلين، وجفاء المعطلين، وغلوا الغالين.

ولقد كانت كتابة هذه المناهج خطوة على الطريق ولبنة من لبنات بناء صرح الخلافة وهذا الذي كُتِب هو جهد المُقِـل فإن أصبنا فمن الله وإن اخطأنا فمنـا ومن الشيطان والله ورسوله منه بريء ونحن نقبل نصيحة وتسديد كل محِب وكما قال الشاعِر:

وإن تجد عيباً فسُدَّ الخللا قد جلُّ من لا عيب فيه وعلا

(وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين)

# المحتوى

| رقم الصفحة | عدد الحصص | أسهاء الوحدات والمفردات                |
|------------|-----------|----------------------------------------|
| 8–7        | 2         | تمهيد لأصول الفقه                      |
| 12-9       | 2         | الدرس الأول الأدلة الشرعية (الإجمالية) |
| 14–13      | 2         | السنة                                  |
| 17–15      | 3         | حجية السنة                             |
| 21–18      | 3         | الإجماع                                |
| 24–22      | 2         | القياس                                 |
| 26-25      | 1         | شروط القياس                            |
| 30–27      | 2         | الأدلة المختلف فيها                    |
| 32–31      | 2         | شروط العمل بالاستصحاب                  |
| 34–33      | 2         | قول الصحابي                            |
| 38–35      | 3         | شرع من قبلنا                           |
| 40–39      | 2         | الاستحسان                              |
| 42-41      | 1         | المصالح المرسلة                        |
| 44–43      | 2         | سد الذرائع                             |

# الله مقدمة ﴿

الحمد لله الذي أقسم بالقلم، وعلَّم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على المبعوث لكافة الأمم، أمَّا بعد:

فإنَّ من أشرف العلوم علمَ الفقه، ولقد جاءت النصوص في فضله والحثُّ عليه، عن مُمَيْد بْن عَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ عَوْفِ، قَالَ: سَمِعْتُ مُعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سُفْيَانَ، وَهُوَ يَخْطُبُ يَقُولُ: «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ» منف عله.

وعَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيَّالِيْلَةٍ، وَضَعَ يَدَهُ عَلَى كَتِفِي أَوْ عَلَى مَنْكِبِي، شَكَّ سَعِيدٌ - ثُمَّ قَالَ: "اللهُمَّ فَقُهُ فِي الدِّينِ، وَعَلِّمُهُ التَّأْوِيلَ " الحرجه احمد.

وإنَّ لكل علم أصولاً يُنطلَق منها، ويُبنى عليها، وبذلك تعرف شرف أصول الفقه وأسسه.

ولقد اهتمَّ العلماء قديماً وحديثاً بهذا العلم وصنَّفوا فيه المصنَّفات الكبيرة والمتوسطة والصغيرة، متونًا وشروحًا ومنظومات.

ونحن إذ نُنشئ جيلاً موحَّداً تحت سلطان الدولة الإسلامية، نضع لطلبة - الإعدادي الشرعي - هذا المتن الميسر، وهو عبارة عن تلخيص لِكتبِ مَنْ قَبْلنا، وانتقاء لمباحث منها تتناسب مع أعمار الطلبة ومستوياتهم.

وقسَّمنا هذا المتن قسمين:

القسم الأول: الأدلَّة الشرعية.

القسم الثاني: الأحكام الشرعية.

وقدّمنا الأدلَّة على الأحكام لشرفها ويُسر تذاكرها.

فنسأل الله أن يوفقنا وإخواننا لكل خير، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



#### مريخ أولاً: تعريف أصول الفقه:

- × أن يعرف الطالب أصول الفقه، أدلة الفقه الإجمالي.
  - × يعدّد مباحث علم الأصول.
  - ◄ يعدّد فوائد تعلّم علم الأصول.

إنَّ أصول الفقه باعتباره اسماً

للفن المعروف يمكن تعريفه بأنَّه: "أدلَّة

الفقه الإجمالية، وكيفية الاستفادة منها، وحال المستفيد". اله1.

وقد اشتمل هذا التعريف على ثلاثة من مباحث علم الأصول وهي: الأدلَّة، وطرق الاستنباط، والاجتهاد، وذلك كما يلى:

- 1- "أدلَّة الفقه الإجمالية"، وهي: الأدلَّة الشرعية سواءاً كانت من المتفق عليها أم المختلف فيها.
- 2- "كيفية الاستفادة منها"؛ أي: كيفية استفادة الأحكام الشرعية من الأدلَّة، أي: طرق الاستنباط، مثل: الأمر والنهي، والعام والخاص، والمطلق والمقيَّد، والمجمل والمبيَّن، والمنطوق والمفهوم.
- 3- "حال المستفيد"؛ أي: المجتهد. ويدخل في ذلك مباحث التعارض والترجيح، والفتوى؛ لأنَّها من خصائص المجتهد، وتدخل مباحث التقليد أيضاً لكون المقلد تابعًا له.

بقي من مباحث علم الأصول رابعها وهو "مبحث الأحكام".

انظر: "قواعد الأصول" (21)، و"شرح الكوكب المنير" (44/1)، ((21/1)).

### ثانيًا: فوائد علم أصول الفقه:

لِتَعلُّم أصول الفقه فوائدُ كثيرة، نذكرُ منها:

- 1- ضبط أصول الاستدلال، وذلك ببيان الأدلَّة الصحيحة من الزائفة.
- 2- إيضاح الوجه الصحيح للاستدلال، فليس كلَّ دليل صحيح يكون الاستدلال به صحيحاً.
  - 3- تيسير عملية الاجتهاد وإعطاء الحوادث الجديدة ما يناسبها من الأحكام.
    - 4- بيان ضوابط الفتوى، وشروط المفتى، وآدابه.
- 5- معرفة الأسباب التي أدَّت إلى وقوع الخلاف بين العلماء، والتماس الأعذار لهم في ذلك.
  - 6- الدعوة إلى اتباع الدليل حيثها كان، وترك التعصب والتقليد الأعمى.
  - 7- حفظ العقيدة الإسلامية بحماية أصول الاستدلال والردّ على شُبَه المنحرفين.
- 8- صيانة الفقه الإسلامي من الانفتاح المترتب على وضع مصادر جديدة للتشريع،
   ومن الجمود المترتب على دعوى إغلاق باب الاجتهاد.
  - 9- ضبط قواعد الحوار والمناظرة، وذلك بالرجوع إلى الأدلَّة الصحيحة المعتبرة.
- 10- الوقوف على سماحة الشريعة الإسلامية ويسرِها، والاطلاع على محاسن هذا الدين.

# ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿ الْأَسْئِلةِ التقييمية ﴿

السؤال 1 عرَّفْ أصول الفقهِ واذكرْ خمساً من فوائده.

السؤال 2 ماذا نقصد بـ (حال المستفيد)؟ وضّح ذلك.



إنَّ المسلم لا يعمل عملاً ولا <u>﴿الأهداف</u>﴾

يقول قولاً إلا بدليل يستند إليه،

والدليل معناه في اللغة العربية: الهادي

◄ أن يعرف الطالب الدليل لغةً واصطلاحاً. الكتاب.

× أن يعدّد الطالب القيود التي تضمنها تعريف الكتاب.

🗶 أن يعطي الطالب بعض الأمثلة على الاحتجاج بالكتاب.

إلى أيِّ شيء حسِّيّ. أو معنويّ، خيرٍ أو شرٍ، وأما معناه في اصطلاح الأصوليين فهو: ما يستدلُّ بالنظر الصحيح فيه على حكم شرعي عملي على سبيل القطع أو الظنّ.

والأدلة الإجمالية عند أهل العلم تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول: أدلَّة متفق عليها.

القسم الثاني: أدلَّة مختلف فيها.

ولتوضيح ذلك نضع كلّ قسم بفصل مستقل.



وفي هذا الفصل أربعة مباحث:

المبحث الأول: الكتاب.

المبحث الثانى: السُنَّة.

المبحث الثالث: الإجماع.

المبحث الرابع: القياس.

### المبحث الأول: الكتاب

إن الأمَّة قد اتفقت على حُجِّية الكتاب دون منازع، ونحن في هذا المبحث نوجز الكلام عنه في نقطتين:

#### أولًا: تعريف الكتاب:

الكتاب هو القرآن، لقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ الأحقاف: 29، إلى قوله: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ ﴾ الأحقاف: 30.

ونستطيع أنْ نعرف الكتاب بأنَّه: (كلام الله المنزل على محمد ﷺ المعجز بنفسه، المتعبد بتلاوته)1.

وقد تضمَّن هذا التعريف أربعة قيود:

- القيد الأول: أن القرآن كلام الله حقيقة، وهو اللفظ والمعنى جميعًا، قال تعالى: ﴿
   وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَانَمَ ٱللّهِ ﴾ التوبة: 6.
- \* القيد الثاني: أنَّه مُنَزَّل من عند الله، نزل به جبريل عليه السلام على محمد رسول الله عَلَيْكِيَّةٍ ليكونَ من المنذِرين، قال تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى عَلَى عَلَى الله عَلَيْكِيِّةٍ ليكونَ من المنذِرين، قال تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى السّراء.
- القيد الثالث: كونه معجزًا، ويخرج بذلك الأحاديث القدسية؛ إذ القرآن معجزً في لفظه ونظمه ومعناه.

انظر: "مختصر ابن اللحام" (70)، و "شرح الكوكب المنير" (7/2، 8).  $^{1}$ 

القيد الرابع: كونه متعبدًا بتلاوته، ويخرج بذلك الآياتِ المنسوخةَ اللفظِ، سواء بقي حكمها أم لا، لأنهًا صارت بعد النسخ غير قرآن؛ لسقوط التعبد بتلاوتها فلا تعطى حكم القرآن.

#### ثانيًا: أمثلة على الاحتجاج بالكتاب:

- 1- وجوب الصلاة والزكاة، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ
   ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾ النور:56.
- 2- وجوب صيام رمضان، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى أَلَّذِينَ عَلَى أَلَّذِينَ عَلَى أَلَّذِينَ عَلَى ٱلَّذِينَ عَلَى ٱلَّذِينَ عِلَى ٱلَّذِينَ عِلَى ٱلَّذِينَ عِلَى ٱلَّذِينَ عِلَى ٱلَّذِينَ عِلَى ٱللَّذِينَ عَلَى ٱللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ عَلْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَا عَلَهُ عَلَا عَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَل
- 3- وجوب الحجّ، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ فِيدِ مَايَتُ مَّقَامُ إِبْرَهِيمٌ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنًا وَلِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ﴾ ﴿ العمران: 97.
- 4- وجوب الجهاد، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْتُ مُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرَهُ وَ وَحَوِبِ الجهاد، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْتُ مُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرَهُ وَاللّهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللّهُ لِكُمْ وَاللّهُ لِكُمْ وَاللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ لَكُمْ وَأَنشُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ
- 6- كُفْرُ مَنْ ناصر الكفَّارَ على المسلمين، والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّمُمُ وَمَن يَتَوَلَّمُمُ مَنْ نَاصِر الكفَّارِ على المائدة: 51.

# ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿

السؤال ( عرّف ما يأتي: (الأدلّة الشرعيّة الإجمالية - الكتاب).

السؤال (2) ما القيودُ التي تضمنَّها تعريف الكتاب؟

السؤال (3) هاتِ أمثلة على الاحتجاج بالكتاب لكلِّ ممّا يأتي:

- 1- وجوب الصلاة والزكاة.
  - 2- وجوب الجهاد.
- 3- كفرُ الحاكم بغيرِ ما أنزلَ اللهُ تعالى.
- 4- كفرُ مَنْ ناصرَ الكفَّارَ على المسلمين.
  - 5- وجوب ستر وجهِ المرأة.



# المبحث الثاني: السُنَّة

إنَّ السُّنَّة حُجَّة في دين الله ﴿الأهداف﴾

◄ أن يعرف الطالب السنة لغةً واصطلاحاً.

ن يقسم الطالب السنة باعتبار علاقتها بالقرآن.

◄ أن يقسم الطالب السنة باعتبار وصولها إلينا وعدد نقلتها ورواتها.

كما أن القرآن حُجَّة، ولقد أجمع المسلمون على ذلك، واعتنى العلماء

بها عناية فائقة كما اعتنوا بالقرآن. ونحن في هذا المبحث نسلِّط الضوء على بعض المسائل المتعلقة مها.

# ولًا: مسائل مهمة متعلقة بالسُنَّة ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

# السألة الأولى: تعريف السُنَّة

السُنَّة لغة: الطريقة والسيرة؛ حميدة كانت أو ذميمة 1.

أما السُنَّة في اصطلاح الأصوليين: فهي "ما صدر عن النبي عَلَيْكِيلَةُ غير القرآن "2.

وهذا يشمل: قوله ﷺ، وفعله، وتقريره، وكتابته، وإشارته، وهمُّه، وتركه.

وهذه الأنواع قد يدخل بعضها في بعض.

# السالة الثانية: أقسام السُنَّة

للسنة عدة تقسيهات باعتبارات مختلفة.

- ❖ فباعتبار ذاتها تنقسم السُنَّة إلى: قولية، وفعلية، وتقريرية، وما سوى ذلك يمكن
   إدراجه تحت هذه الأقسام.
  - وباعتبار علاقتها بالقرآن تنقسم السُنَّة إلى ثلاثة أقسام:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر: "المصباح المنير" (292).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: "الفقيه والمتفقه" (86/1)، و "قواعد الأصول" (38)، و "شرح الكوكب المنير" (160/2).

**القسم الأول**: السُنَّة المؤكدة، وهي الموافقة للقرآن من كل وجه، وذلك كوجوب الصلاة فإنَّه ثابت بالكتاب وبالسُنَّة.

**القسم الثاني**: السُنَّة المبينة أو المفسرة لما أُجمل في القرآن، وهي ما عبَّر عنها الإمام الشافعي رحمه الله بقوله: "ومنه ما أحكم فرضه بكتابه، وبين كيف هو على لسان نبيه، مثل عدد الصلاة والزكاة ووقتها"1.

القسم الثالث: السُنَّة الاستقلالية، أو الزائدة على ما في القرآن، وهي التي تكون موجبة لحكم سكت القرآن عن إيجابه، أو محرمة لِلَا سكت عن تحريمه، كميراث الجَدَّة وتحريم الجمع بين المرأة وعمّتها والمرأة وخالتها في الزواج.

وهذا القسم عبَّر عنه الإمام الشافعي رحمه الله بقوله: "ومنه ما سنَّ رسول الله عَلَيْكِيَّةٍ ممَّا ليس ليس فيه نص حكم "2.

وباعتبار وصولها إلينا وعددِ نَقْلتها ورُوَّاتها تنقسم السُنَّة إلى: (متواتر، وآحاد).

# ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿

السؤال 1 عرّف السُنَّة لغةً واصطلاحاً، ذاكراً أقسامها.

السؤال 2 اذكر قولَ الشافعي (رحمه اللهُ) عن (السُنَّة الاستقلاليّة).

السؤال (3) ما أقسام السُنَّة باعتبار وصولها إلينا وعدد نقلتها ورواتها؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "الرسالة" (22).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق.



# السالة الثانية : حُجِّية السُنَّة

﴿ الأحداف ﴿

لقد أجمع أهل الإسلام قاطبة على وجوب طاعة النبي وَيُلِيِّاللَّهُ، ولزوم

سُنْتِهِ.

◄ أن يذكر الطالب الأدلة من القرآن على وجوب اتباع السنة.
 ◄ أن يحفظ الطالب دليلاً من السنة على وجوب اتباعها.

والأدلَّة على وجوب اتباع السُّنَّة كثيرة جدًّا:

فمِن القرآن الكريم:

- خ الأمر بطاعة الرسول عَلَيْكِيْتُهُ، قال تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُوكَ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُمِبُ الكَفِينَ (آ) ﴾ الاعمران: 32.
- خُ جَعْلُ الرَّدِّ إِلَى الرسول عَيَّالِيالَةِ عند النزاع من موجبات الإيهان ولوازمه، قال تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرَ ﴾ النساء: 59.
- خ نفيُ الخيار عن المؤمنين إذا صدرَ حكمٌ عن رسول الله عَلَيْكِاللهُ، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ الاحزاب: 36.
- ترتيب الوعيد على من يخالف أمر النبي عَيَالِيالَةٍ قال تعالى: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَاجُ ٱلِيدُ ﴿ آلَ النود: 63.
- الأمر بالرّد إلى الرسول عَيَلَكِيلَةٍ عند النزاع، قال تعالى: ﴿ فَإِن نَنَزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى النّهِ وَالرّسُولِ ﴾ النساء: 59.

ومن السُنَّة قوله ﷺ (فعليكم بسُنَّي وسُنَّة الخلفاء المهديين الراشدين تمسّكوا بها وعضَّوا عليها بالنواجذ» 1.

وقوله على المنافهم على المنافه على المنافه على المنافه المنافه المنافه المنافه على المنافهم على المنافهم على المنافهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم على أريكته وقوله على المنافعة ال

وقوله ﷺ: «ألا وإن ما حرّ<sup>4</sup>م رسولُ الله مثلُ ما حرّم الله»<sup>5</sup>.

# عَلَى اللَّهُ على الاحتجاج بالسُنَّة ﴿ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ الل

1- وجوب طاعة ولي الأمر المسلم في غير معصية، والدليل على ذلك قول النبي عَلَيْكِاللهِ: «مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ الله، وَمَنْ يَعْصِنِي فَقَدْ عَصَى الله، وَمَنْ يُطِعِ الْأَمِيرَ فَقَدْ أَطَاعَنِي، وَمَنْ يَعْصِ الْأَمِيرَ فَقَدْ عَصَانِي» أخرجه مسلم.

<sup>1</sup> أخرجه أبو داود في سننه (200/4، 201) برقم (4607)، والترمذي في سننه (44/5) برقم (2676) ، وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أخرجه البخاري في صحيحه (251/13).

<sup>3</sup> أخرجه أبو داود في سننه (200/4) برقم (4604)، ونحوه عند الترمذي في سننه (37/5، 38)، برقم (2663، 2664) ، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه في سننه (6/1، 7) برقم (12، 13).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أخرجه الترمذي في سننه (5/38) برقم (2664) ، وقال: حسن غريب. وابن ماجه في سننه (6/1) برقم (12).

- 2- وجوب صلاة الجهاعة على الرجال المقيمين، والدليل على ذلك قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم: "لَقَدْ هَمَمْتُ أَنَّ آمُرَ رَجُلًا يُصَلِّي بِالنَّاسِ، ثُمَّ أُخَالِفَ إِلَى رِجَالٍ يَتَخَلَّفُونَ عَنْهَا، فَآمُرَ بِهِمْ فَيُحَرِّقُوا عَلَيْهِمْ بِحُزَم الْحَطَبِ بُيُوتَهُمْ". منف عليه.
- 3- وجوب إعفاء اللحية للرجال، والدليل على ذلك قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم: "خَالِفُوا المُشْرِكِينَ: وَفَرُوا اللِّحَى، وَأَحْفُوا الشَّوَارِبَ". أخرجه البخاري.
- 4- تحريم إسبال ثياب الرجال، والدليل على ذلك قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم: «مَا أَسْفَلَ مِنَ الكَعْبَيْنِ مِنَ الإِزَارِ فَفِي النَّارِ» أخرجه البخاري.

# ﴿ الأسئلم التقييميم ﴿ الأسئلم التقييميم ﴿ المَّاسِلِمُ المَّاسِمِينِ المَّاسِلِمُ المَّاسِمِينِ المُسْلِمُ المَّاسِمِينِ المُسْلِمُ المُسِلِمُ المُسْلِمُ المُسْلِمُ المُسْلِمُ المُسْلِمُ المُسْلِمُ الم

السؤال ( السؤال ( العبارات الصائبة وعلامة ( العبارات العبارات العبارات الخاطئة وصحِّح الخطأ إنْ وُجدِ:

- 1- أَجْعَ أَهُلُ الْإِسْلَامُ قَاطَبَةً عَلَى وَجُوبِ طَاعَةَ النَّبِيِّ ﷺ وَلَزُومُ سُنَّتِهِ. ( )
  - 2- جعل الرد إلى الرسولِ عَلَيْكَةً عند النزاع من المستحبّاتِ. ( )
    - 3- وجوب طاعة ولي الأمر المُسلِم من غيرِ معصية. ( )
    - 4- لا تجبُّ صلاةً الجماعة على الرجال المُقيمين في البلد. ( )
      - 5- إباحةُ إسبالِ ثياب الرجال. ( )

السؤال (2) اذكرْ دليلاً من السُنَّةِ يُحتجُّ به على وجوب إعفاء اللحيّة للرجالِ.

#### الدرس الرابع ﴿

#### المبحث الثالث: الإجماع

ند ﴿ الأحداف ﴿

- إنَّ من الأدلَّة الشرعية عند ﴿
- ◄ أن يعرف الطالب الإجماع لغةً واصطلاحاً.
- 🗶 أن يعدد الطالب القيود التي تضمَّنها تعريف الإجماع.
- 🗶 أن يذكر الطالب الأدلة على حجية الإجماع من الكتاب والسنة.
  - ◄ أن يحفظ الطالب أمثلة على الاحتجاج بالإجماع.

أهل السُنَّة والجهاعة الإجماع، لذا فقد عني العلماء في نقل الإجماعات على كثير من المسائل والأحكام. ونحن هنا

نوجز الكلام عن الإجماع في مسألتين ثم نضرب أمثلة على الاحتجاج به.



الإجماع لغة: يطلق على العزم، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ ﴾ يونس: 71.

ويطلق على الاتفاق، ومنه قولهم: أجمعَ القوم على كذا؛ أي: اتَّفقُوا عليه.

وعند الأصوليين: "اتّفاق مجتهدي عصر من العصور من أُمَّة محمد عَيَلَكِيْلَةُ بعد وفاته على أُمَّة محمد عَيَلِكِيلَةُ بعد وفاته على أمر ديني"1.

وقد تضمن هذا التعريف خمسة قيود:

**القيد الأول**: أنْ يصدر الاتفاق عن كلّ العلماء المجتهدين، فلا يصحُّ اتفاق بعض المجتهدين، وكذلك اتفاق غير المجتهدين كالعامّة.

**القيد الثاني**: المراد بالمجتهدين من كان موجودًا منهم دون من مات أو لم يولد بعد، وهذا هو المقصود بقيد "عصر من العصور".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر: "مختصر ابن اللحام" (74).

**القيد الثالث:** لا بدَّ أن يكون المجمعون جميعهم من المسلمين، ولا عبرة بإجماع الأمم الأخرى غير المسلمة.

القيد الرابع: الإجماع إنَّما يكون حُجَّة بعد وفاته عَلَيْكَالَةٍ ولا يقع في حياته.

**القيد الضامس:** أنْ تكون المسألة المجمع عليها من الأمور الدينية، ويخرج بذلك الأمور الدنيوية والعقلية وغرها.

# السالة الثانية: حجية الإجماع

اتّفق أهل العلم على أن الإجماع حُجَّة شرعية يجب اتباعها والمصير إليها1. ومن الأدلَّة على كون الإجماع حُجَّة:

#### فمن الكتاب:

أ. قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ
ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِدِ جَهَنَّمٌ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ الله الله الله الله الله الله توعد من اتبع غير سبيل المؤمنين – أي: إجماعهم الاستدلال بهذه الآية أنَّ الله توعد من اتبع غير سبيل المؤمنين – أي: إجماعهم فدلَّ على أنَّه حرام؛ فيكون اتباع سبيل المؤمنين واجبًا.

ب. قوله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّتَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ النَّاسِ الله تعالى هذه الأمَّة بأنهم المُمنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِأَللَّهِ ﴾ الاعمون عن كلّ منكرٍ، فلو قالت الأُمَّة في الدين بها هو ضلال يأمرون بكل معروفٍ وينهون عن كلّ منكرٍ، فلو قالت الأُمَّة في الدين بها هو ضلال لكانت لم تأمر بالمعروف في ذلك ولم تنه عن المنكر فيه، فثبت أنَّ إجماع هذه الأمَّة حق وأنَّها لا تجتمع على ضلالة.

أ انظر: "جماع العلم" (51، 52)، و"روضة الناظر" (335/1)، و"مجموع الفتاوى" (341/11)،
 و"مذكرة الشنقيطي" (151).

ج. قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ الله هذه الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ البنرة: 143، والوسط: العدل الخيار، وقد جعل الله هذه الأمَّة شهداء على الناس، ولو كانوا يشهدون بباطل أو خطأ لم يكونوا شهداء الله في الأرض، وأقام شهادتهم مقام شهادة الرسول عَلَيْكُولُهُ.

#### ومن السُنَّة:

- 1 قوله ﷺ: «فمن أراد بحبوحة الجنة فيلزم الجماعة» 1.
  - 2- وقوله ﷺ: «إن أمتي لا تجتمع على ضلالة» 2.

والمُلاحظ أنَّ هذه النصوص المتقدّمة تدل على أصلين عظيمين:

الأصل الأول: وجوب اتِّباع الجماعة ولزومها، وتحريم مفارقتها ومخالفتها.

والأصل الثاني: عِصمة هذه الأمّة عن الخطأ والضلالة.

وهذان الأصلان متلازمان: فإنَّ قول الأمَّة مجتمعة لا يكون إلاحقًا، وكذلك فإنَّ العصمة إنَّا تكون لقول الكل دون البعض.

# و ثانيًا: أمثلة على الاحتجاج بالإجماع ح

1- كُفر الحاكم بغير ما أنزل الله، والدليل على ذلك ما نقله الحافظ ابن كثير رحمه الله فقال: (فمن ترك الشرع المحكم المنزل على محمد بن عبدالله خاتم الأنبياء وتحاكم إلى غيره من الشرائع المنسوخة كفر، فكيف بمن تحاكم إلى الياسق وقدّمها عليه؟ من فعل ذلك كفر بإجماع المسلمين)3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> رواه الحاكم في المستدرك (114/1) وصححه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أخرجه بهذا اللفظ ابن ماجه في "سننه" (2/1303) برقم (3950)، وأبو داود في "سننه" (98/4) برقم (4253)، والترمذي في "سننه" (466/4) برقم (2167).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> انظر: "البداية والنهاية" (119/14).

- 2- كُفر من ناصر الكفّار على المسلمين، والدليل على ذلك ما نقله الإمام ابن حزم رحمه الله فقال: (صح أن قوله تعالى ﴿ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِن حُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُم ۗ ﴾ إنها هو على ظاهره بأنه كافر من جملة الكفار وهذا حق لا يختلف فيه اثنان من المسلمين)1.
- 3- وجوب الخروج على الحاكم المرتد، والدليل على ذلك ما نقله الحافظ ابن حجر رحمه الله فقال: (إنه إي الحاكم ينعزل بالكفر إجماعاً، فيجب على كلّ مسلم القيام في ذلك فمن قوي على ذلك فله الثواب ومن داهن فعليه الإثم)².
- 4- اشتراط القُرَشيَّة في الخليفة، والدليل على ذلك ما نقله القاضي عياض رحمه الله فقال: (اشتراط كون الإمام قرشياً مذهب العلماء كافة، وقد عدّوها في مسائل الإجماع، ولم ينقل عن أحد من السلف رضي الله عنهم أجمعين فيه خلاف، وكذلك من بعدهم في جميع الأمصار)3.

## ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿ الأسئلة التقييمية

السؤال 1 عرّف الإجماع اصطلاحاً، واذكر ثلاثة قيود فقط يتضمّنها التعريف. السؤال 2 ما المقصود بحجّية الإجماع؟ وما الأدلّة من الكتاب والسُنَّة على كونِ الإجماع حجّة؟ السؤال 3 ما دليلكَ من الإجماع على وجوب الخروج على الحاكم المرتدّ؟ السؤال 4 اذكر ما نقلهُ القاضي عياضٌ رحمه الله في اشتراط القُرشيّة في الخليفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر: "المحلى" (138/11).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: "فتح الباري" (13/13).

<sup>3</sup> انظر: "فتح الباري" (119/13).



#### المبحث الرابع: القياس

إنَّ القياس الصحيح حُجَّة عند ﴿ الأهداف

- ◄ أن يعرف الطالب القياس لغةً واصطلاحاً.
- 🗶 أن يعدد الطالب ضوابط السلف الصالح في القياس.
  - ◄ أن يذكر الطالب الأدلة حجية القياس.

جماهير العلماء، ولم يخالف في حُجّيت إلّا الظاهرية، ولم يعتد أهل العلم بخلافهم، لذلك وضعوا القياس في الأدلّة المتفق عليها.

ونحن في هذا المبحث نتكلّم عن أهم المسائل المتعلقة بالقياس ثم نردفها ببعض الأمثلة.

# ولًا: بعض المسائل المتعلقة بالقياس ح

# في السالة الأولى: تعريف القياس

القياس لغة: التقدير، ومنه قولهم: قِستُ الثوب بالذراع، إذا قدَّرْتُه به.

والقياس: المساواة، يقال: فلان لا يقاس بفلان؛ أي: لا يساويه 1.

وفي اصطلاح الأصوليين يمكن تعريفه بأنَّه: "حمل فرع على أصل في حكم بجامع بنها"2.

وبهذا التعريف يتبين أنَّ للقياس أربعة أركان:

الركن الأول: الأصل، وهو المقيس عليه.

الركن الثاني: الفرع، وهو المراد إلحاقه بالأصل المَقِيس عليه وحمله عليه.

الركن الثالث: حكم الأصل، وهو الوصف المقصود حَمْل الفرع عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر: "لسان العرب" (187/6)، و "المصباح المنير" (521)، و "شرح الكوكب المنير" (5/4).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: "روضة الناظر" (2/72)، و"قواعد الأصول" (79)، و"مختصر ابن اللحام" (142)، و"مذكرة الشنقيطي" (243).

**الحركن الرابع**: الوصف الجامع، وهو العلة الجامعة بين الأصل والفرع المقتضية للحمل.

مثال ذلك: قياس المخدرات على الخمر، فالأصل الخمر، والفرع المخدرات، وحكم الأصل التحريم، والوصف الجامع الإسكار.

# السالة الثانية: حجية القياس

اتّفق جمهور العلماء على إثبات القياس والاحتجاج به من حيث الجملة، بل ذكره كثير من علماء أهل السُنَّة ضمن الأدلَّة المتّفق عليها1.

والناس في القياس طرفان ووسط.

فطرف أنكر القياس أصلاً، وطرف أسرف في استعاله حتى رد به النصوص الصحيحة، والحق هو التوسط بين الطرفين، وهو مذهب السلف الصالح، فإنهم لم ينكروا أصل القياس ولم يثبتوه مطلقًا، بل أخذوا بالقياس واحتجّوا به ولكن وفق ضوابط صحيحة. الضابط الأولى: ألّا يوجد في المسألة نص؛ لأنَّ وجود النص يسقط القياس، فلا بدَّ أولًا من البحث عن النص قبل استعال القياس حتى لا يُصار إلى القياس إلا عند عدم النص. الضابط الثاني: أنْ يصدر هذا القياس من عالم مجتهد مؤهّل.

**الضابط الثالث:** أنْ يكون القياس في نفسه صحيحًا، قد استكمل شروط القياس الصحيح التي سيأتي بيانها في المسألة اللاحقة بإذن الله.

أمّا الأدلَّة على حجية القياس، فمنها:

<sup>1</sup> انظر: "الفقيه والمتفقه" (54/1، 55)، و "مجموع الفتاوي" (401/20)، و "مختصر. ابن اللحام" (70)، و "شرح الكوكب المنير" (5/2).

أُولاً: ما ثَبَتَ في الكتاب والسُنَّة من الأمر بالاعتبار والاتعاظ والاستفادة من الأمثال المضروبة وأخذ الأحكام منها، وأنَّ للنظير حكمَ نظيره، وهذا معلوم أيضاً في فِطرِ الناس ومستقر في عوائدهم وأحوا لهم.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَاَعْتَبِرُوا يَتَأْوَلِي ٱلْأَبْصَدِ ﴿ ﴾ المشر: 2، وقوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ ٱللّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكاً أَهُ مُنَشَدِينُ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَمَّدُ لِللَّهِ بِلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ مَثَلًا اللَّهِ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ مَثَلًا رَبُحُلُ هَا لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

**ثانيًا:** إجماع الصحابة رضي الله عنهم على الحكم بالقياس في وقائع كثيرة تصل بمجموعها إلى حد التواتر.

فمن ذلك قياس الزكاة على الصلاة في قتال الممتنع منها بجامع كونهما عبادتين من أركان الإسلام.

# ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿

السؤال 1 عرّف القياس لغة واصطلاحاً، واذكر أركانه بصورة مفصّلة.

السؤال (2) ما مذهب السلف الصالح في حجيّة القياس؟

السؤال (3) اذكر ضوابط السلف الصالح الصحيحة بأخذهم بالقياس والاحتجاج به.

السؤال 4 عدّد بعضاً من الأدلّة على حجيّة القياس.



# المسألة الثالثة: شروط القياس

لا بُدَّ في صحة القياس واعتباره شرعًا ﴿الْأَهْدَافُۗ

من توفر الشروط الآتية فيه:

◄ أن يعدد الطالب شروط القياس.
 ◄ أن يعطى الطالب أمثلة على الاحتجاج بالقياس.

الشسوط الأول: أنْ يكون حكم الأصل

المقيس عليه ثابتًا، إمّا بنص، أو إجماع، أو باتّفاق الخصمين عليه، أو بدليل يغلب على الظن صحته، وألّا يكونَ منسوخاً.

**الشرط الثناني:** أنْ يكون حكم الأصل المقيس عليه معقول المعنى لتُمكن تعدية الحكم، أمّا ما لا يعقل معناه كعدد الركعات فلا سبيل إلى تعدية الحكم فيه.

**الشرط الثالث:** أنْ توجد العلة في الفرع بتهامها، وذلك بأنْ يقطع بوجودها - وهذا هو قياس الأولى أو المساواة - أو يغلب على الظن وجودها في الفرع.

الشرط الرابع: ألّا يكون حكم الفرع منصوصًا عليه بنص مخالف لحكم الأصل، إذ القياس يكون حينتذ على خلاف النص وهو باطل، وأمّا إنْ كان النص موافقًا لحكم الأصل، فإنّ هذا يجوز من باب تكثير الأدلّة؛ فيقال في حكم الفرع: دل عليه النص والقياس.

**الشرط الخامس**: أنْ يكون حكم الفرع مساويًا لحكم الأصل، فلا يصحُّ قياس واجب على مندوب، ولا مندوب على واجب مثلاً؛ لعدم مساواتها في الحكم.

**الشرط السادس**: أنْ تكون العلة متعدية، فإنْ كانت قاصرة صح التعليل بها ولم يصح تعدية الحكم بها، مثال العلة القاصرة: الثمنية في الذهب والفضة، ومثال العلة المتعدية: الطعم في البر.

**الشرط السابع:** أنْ تكون العلة ثابتة بمسلك من مسالك العلة وهي النص أو الإجماع أو الاستنباط.

الشرط الثامن: ألّا تخالفَ العلة نصاً ولا إجماعًا، وذلك إنْ كانت مستنبطة.

**الشرط التاسع:** أنْ تكون العلة -وذلك إنْ كانت مستنبطة - وصفًا مناسبًا وصالحًا لترتيب الحكم عليه، فلا يصحُّ التعليل بالوصف الطردي كالطول والسواد.

الشرط العاشر: أنْ يكون القياس في الأحكام الشرعية العملية؛ إذ لا يصحُّ إجراء القياس في العقائد والتوحيد إنْ أدى إلى البدعة والتعطيل.

# و ثانيًا؛ أمثلة على الاحتجاج بالقياس ح

- 1- تحريم رسم ذوات الأرواح بالحاسوب قياساً على تحريم رسم ذوات الأرواح باليد.
  - 2- تحريم الإسبال في البناطيل قياساً على تحريم الإسبال في الإزار.
  - 3- تحريم الإجارة وقت صلاة الجمعة قياساً على تحريم البيع وقت صلاة الجمعة.
    - 4- جواز صلاة النافلة في السيارة قياساً على جواز صلاة النافلة على الراحلة.

## ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿

السؤال 1 ما الشروط التي لا بُدَّ من توفّرها في صحّة القياس واعتباره شرعاً؟ السؤال 2 اذكر أمثلة من واقعنا المُعاصر على الاحتجاج بالقياس.





#### ﴿ الأمداف

- ◄ أن يعرف الطالب الاستصحاب لغةً واصطلاحاً.
  - ◄ أن يعدد الطالب انواع الاستصحاب.
  - ◄ أن يعلل الطالب كون استصحاب حكم الإجماع في
     على النزال محل خلاف بين العلماء.

لقد اختلف أهل العلم رحمهم الله في حجية

عدد من الأدلَّة الإجمالية، فبعضهم مَنْ قال

بحجيتها، وبعضهم مَنْ أنكر ذلك.

ونحن نفرد الكلام عن أهم هذه الأدلَّة وما

يتعلَّق بكلِّ دليل من المسائل، وقد جعلنا في هذا الفصل ستة مباحث:

المبحث الأول: الاستصحاب.

المبحث الثاني: قول الصحابي.

المبحث الثالث: شرع من قبلنا.

المبحث الرابع: الاستحسان.

المبحث الخامس: المصالح المرسلة.

المبحث السادس: سدُّ الذرائع.



#### المسألة الأولى: تعريف الاستصحاب

الاستصحاب لغة: طَلَبُ الصُّحبة، وهي الملازمة.

وفي اصطلاح الأصوليين: "استدامة إثبات ما كان ثابتًا، أو نفي ما كان منفيًا"1.

والملاحظ من خلال هذا التعريف أنَّ الاستصحاب:

إمّا أنْ يكونَ استدامةَ إثبات أمر، أو استدامةَ نفى أمر، فهو استدامة على كِلا الحالين.

### المسألة الثانية: أنواع الاستصحاب وحكم كلّ نوع

إذا أطلق الاستصحاب فالمراد به: البقاء على الأصل فيها لم يُعلم ثبوته وانتفاؤه بالشرع، وهذا يسمى بدليل العقل المُبقي على النفي الأصلي، وهو النوع الأول من أنواع الاستصحاب الآتي بيانها.

ولمّا كان للاستصحاب صور أخرى - اصطلح بعض العلماء على إدخالها تحت مسماه صُحّ بذلك أنْ يُجعل للاستصحاب أنواع متعددة، وذلك على النحو الآتي:

**النوع الأول**: استصحاب البراءة الأصلية، أو استصحاب دليل العقل، أو استصحاب العدم الأصلي، وذلك مثل نفى وجوب صلاة سادسة.

وهذا النوع لا خلاف في اعتباره، بل جعله البعض من الأدلَّة المتفق عليها2.

النوع الثاني: استصحاب دليل الشرع، وهذا النوع له فرعان:

الأول: استصحاب عموم النص حتى يرد تخصيص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر: "إعلام الموقعين" (339/1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر: "روضة الناظر" (176/1)، و"قواعد الأصول" (75، 76)، و"المدخل إلى مذهب الإمام أحمد" (133).

الثاني: استصحاب العمل بالنص حتى يرد ناسخٌ.

والاتفاق واقع على صحة العمل بهذا النوع، إذ الأصل عمومُ النص وبقاء العمل به، لكنْ وقع نزاع في تسمية ذلك استصحابًا.

**النوع الثالث:** استصحاب حكم دل الشرع على ثبوته واستمراره لوجود سببه حتى يثبت خلافه، كاستمرار المُلُك بعد ثبوته – وذلك لحصول سببه وهو البيع مثلاً – حتى يثبت الناقل والمزيل لهذا الدوام والاستمرار من بيع، أو هِبَة، أو تنازل.

وهذا النوع من الاستصحاب لا نزاعَ في صحته<sup>1</sup>.

**النوع الرابع:** استصحاب حكم الإجماع في محل النزاع. مثال ذلك: أنْ يقال – في الرجل الذي تيمم لعدم الماء ثم رآه بعد دخوله في الصلاة –:

أجمع العلماء على صحة ابتداء الصلاة وذلك قبل رؤية الماء فيستصحب هذا الإجماع وينقل إلى موضع النزاع وهو رؤية الماء أثناء الصلاة، فيحكم بصحة صلاته في ابتدائها إجماعًا وفي استمرارها وبقائها استصحابًا لهذا الإجماع.

وهذا النوع من الاستصحاب محل خلاف بين العلماء:

فالأكثر على أنَّه ليس بحجة لأنه يؤدي إلى تكافؤ الأدلَّة؛ إذ يصحّ لكل من الخصمين أنْ يستصحب الإجماع في محل النزاع على النحو الذي يوافق مذهبه.

ففي المثال المتقدم يقول أحدهما: أجمع العلماء على صحة صلاته قبل رؤية الماء فأنا أستصحب ذلك إلى ما بعد رؤية الماء أثناء الصلاة؛ فتكون صلاته صحيحة.

<sup>1</sup> انظر: "روضة الناظر" (392/1)، و"إعلام الموقعين" (3/931 – 341) ، و "شرح الكوكب المنير" (405/4).

ويقول الآخر: أجمع العلماء على بطلان صلاته -لو صلى- وذلك عند رؤية الماء قبل الصلاة، فأنا أستصحب ذلك إلى أثناء الصلاة؛ فتكون صلاته باطلة.

# ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿

السؤال 1 عرّف الاستصحاب لغةً واصطلاحاً، وما الذي تلاحظه من خلال التعريف؟ السؤال 2 عدّد أنواع الاستصحاب، وبيّن حُكمَ نوعين منها.



#### المسألة الثالثة: شرط العمل بالاستصحاب

◄ أن يعدد الطالب شروط العمل بالاستصحاب عملاً وتركاً للعمل.

يشترط لصحة العمل بالاستصحاب ﴿الأهداف﴾ البحثُ الجادعن الدليل المغير والناقل، ثم القطع أو الظن بعدمه وانتفائه. وبناء على ذلك: فالعمل

بالاستصحاب قد يكون قطعيًّا وقد يكون ظنيًا، وذلك على النحو الآتي:

- 1- يكون العمل بالاستصحاب قطعيًّا: إذا قُطع بانتفاء الدليل الناقل والمغير، كنفي وجوب صلاة سادسة.
- 2- يكون العمل بالاستصحاب ظنيًّا: إذا ظنّ انتفاء الدليل الناقل. وفي المقابل فإنّ الدليل الناقل إذا علم أو ظنّ ثبوته ترجح العمل به على العمل بالاستصحاب، وهذا ظاهر حالة الصحابة رضى الله عنهم.

وذلك مثل أخذ الصحابة رضي الله عنهم بعموم نهيه عَلَيْكَ عن لبس الحرير، بل كان ابن الزبير رضي الله عنه يحرمه على الرجال والنساء، والعمل بهذا النهي راجح على الأخذ بالاستصحاب النافي للتحريم، وقد عمل الصحابة رضى الله عنهم بالراجح؛ فأخذوا النهى وتركوا الاستصحاب1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر: "مجموع الفتاوى" (121/13، 122).



|            | سُوَّالَ (1) أملاً الفراغات الآتية:   |
|------------|---------------------------------------|
| ثمَّ القطع | 1- يُشترط لصحّة العمل بالاستصحاب      |
|            | أو الظنّ بـ                           |
| کنفي       | 2- يكون العملُ بالاستصحاب قطعيّاً إذا |
|            |                                       |
| 1.         | 1:11.11 NI 1 11: C 3                  |



### البحث الثاني: قول الصحابي

### المسألة الأولى: قول الصحابي فيما لا مجال للرأي فيه



#### ﴿ الأمداف

- ◄ أن يذكر الطالب حجية قول الصحابي فيها لا مجال للرأي فيه.
- بو عنه المسلم على المسلم المس

قول الصحابي فيها لا مجال فيه للرأي والاجتهاد، كالكلام عن المغيبات من

أشراط الساعة أو عذاب ونعيم القبر أو وصف الجنة والنار - له حكم الرفع إلى النبي عَلَيْكُ لَكُن وَ السَّنَةِ في الاستدلال به والاحتجاج، أو يكون ذلك في حكم المرفوع إلى النبي وَلِيْكُ لَكُن من باب الرواية بالمعنى؛ فإنّ الصحابة يروون السُنّة تارة بلفظها وتارة بمعناها.

### المسألة الثانية: قول الصحابي إذا خالفه غيْرُه من الصحابة

إذا اختلف الصحابة رضي الله عنهم فيما بينهم لم يكن قول بعضهم حُجَّة على بعض، ولم يجز للمجتهد بعدهم أنْ يقلد بعضهم، بل الواجب في هذه الحالة التخيير من أقوا لهم بحسب الدليل -عند الأكثر - ولا يجوز الخروج عنها بإحداث قول جديد. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "وإن تنازعوا ردّ ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول، ولم يكن قول بعضهم حُجَّة مع مخالفة بعضهم له باتّفاق العلماء "1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "مجموع الفتاوى" (14/20).

#### المسألة الثالثة: قول الصحابي إذا انتشر ولم يخالف

قول الصحابي إذا اشتهر ولم يخالفه أحد من الصحابة صار إجماعًا وحجة عند جماهير العلماء. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "وأما أقوال الصحابة فإنْ انتشرت ولم تنكر في زمانهم فهي حُجَّة عند جماهير العلماء "1.

### المسألة الرابعة: قول الصحابي فيما عدا ذلك "وهذا هو المقصود بيانه في هذا المقام."

قول الصحابي إذا لم يخالفه أحد من الصحابة ولم يشتهر بينهم، أو لم يُعلم أشتهر أم لا؟ وكان للرأي فيه مجال، فقول الأئمة الأربعة وجمهور الأمَّة: أنَّه ُحُجَّة خلافًا للمتكلمين. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "وإنْ قال بعضهم قولاً ولم يقل بعضهم بخلافه ولم ينتشر فهذا فيه نزاع، وجمهور العلماء يحتجون به كأبي حنيفة ومالك وأحمد – في المشهور عنه – والشافعي في أحد قوليه، وفي كتبه الجديدة الاحتجاج بمثل ذلك في غير موضع، ولكن من الناس من يقول: هذا هو القول القديم "2.

# ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿

السؤال 1 ناقش العبارة الآتية: (قولُ الصحابيّ فيها لا مجالَ للرأي فيه).

السؤال 2 اذكر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في (قول الصحابي إذا خالفهُ غيرُهُ من الصحابة). السؤال 3 اختر الإجابة الصحيحة من بين الأقواس:

- أ. قول الصحابي إذا اشتهر ولم يخالفه أحد من الصحابة صار: (ضعيفاً لا يُؤخَذُ به –
   إجماعاً وحُجَّة عند جماهير العلماء مُخْتلفاً فيه).
  - ب. قول الصحابي إذا لم يخالفه أحدٌ من الصحابة ولم يشتهر بينهم أم لم يُعْلَم
     أ مشهورٌ هو أم لا؟ وكان للرأي فيه مجال فإنّهُ: (ليس بحجّة حجّةٌ مُختلفٌ فيه).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق.

<sup>2</sup> المصدر السابق.



### المبحث الثالث: شرعُ مَنْ قَبْلنا



# المسألة الأولى: وجه اتفاق الشرائع السابقة



#### الأهداف ﴿

- ◄ أن يبين الطالب وجه اتَّفاق الشرائع السابقة مع الاستدلال.
- ◄ أن يبين الطالب وجه اختلاف الشرائع السابقة مع الاستدلال.
  - × أن يعدد الطالب أحكام شرع من قبلناً بالنسبة لناً.
  - 🗶 أن يبين الطالب متى يكون شرع من قبلنا شرع لنا.
  - 🗶 أن يوضح الطالب متى يكون شرع من قبلنا ليس شرع لنا.
- 🗶 أن يبين الطالب الأمور التي يكون فيها شرع من قبلنا غير حجة اجماعاً.
  - ∴ رو سيد ر الطالب متى يكون شرع من قبلنا محل خلاف.
    - 🔻 أن يشرح الطالب حكم الاحتجاج بشرع من قبلنا.

#### الإسلام دين جميع

الأنبياء والمرسلين، وهو الملة التي أمر الأنبياء جميعًا بها، وقد بوب لذلك الإمام البخاري في صحيحه، فقال: "باب ما جاء في أن دين

الأنبياء واحد".

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "فصل في توحد الملّة وتعدد الشرائع وتنوعها، وتوحد الدين الملي دون الشرعي.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَنَ إِبْرَهِ عَمَ رَيُّهُ وِكَلِمَتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ البقرة: 124فهذا نص في أنه إمام الناس كلهم.

ثم قال: ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ تَهْتَدُواً قُلْ بَلْ مِلَةَ إِبْرَهِمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا فَأَمر باتباع ملة إبراهيم، ونهى عن التهود والتنصر، وأمر بالإيهان الجامع كما أنزل على النبيين وما أوتوه، والإسلام له، وأن نصبغ بصبغة الله، وأن نكون له عابدين "1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "مجموع الفتاوى" (19 /106، 107).

### المالة الثانية: وجه اختلاف الشرائع السابقة

إنَّ شرائع الأنبياء مختلفة ومناهجهم متعددة، وذلك في تفاصيل العبادات ومفردات الأحكام.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْكَ يَدَيْدِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ فَأَخَدُم مَنَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ عَلَيْهِ فَأَحَدُ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم عَلَيْهِ فَأَحَدُ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ فِي اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَلا تَنْبِعُ أَهْوَاءَ هُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ فِي اللهُ اللهِ اللهُ الل

وأخرج البخاري في صحيحه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَيَلَكِيْكُو: «أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ، أُمَّهَا ثُهُمْ شَتَّى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ». فالمقصود أن كلّ نبي إنها تعبده الله بشريعة خاصة به، أما الدين الجامع وهو الإسلام فإنَّه عام لجميع الأنبياء، وهذا معنى توحد الملّة والدين، وتعدد الشرائع والمناهج.

#### المسألة الثَّالثة: تحرير محل النزاع في مسألة: شرع من قبلنا هل هو شرع لنا؟

ذلك أنَّ لهذه المسألة طرفين وواسطة.

- أ . طرف يكون فيه شرع من قبلنا شرعًا لنا إجماعًا.
- ب. وطرف يكون فيه شرع من قبلنا ليس شرعًا لنا إجماعًا.
  - ج. وواسطة هي محل الخلاف.

أما **الطرف الأول** الذي يكون فيه شرع من قبلنا شرعًا لنا إجماعًا، فهو ما ثبت أولاً أنَّه شرع لمن قبلنا وذلك كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ لَمْنُ وَذَلَكَ كَقُولُه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وأما **الطرف الثاني** وهو الذي يكون فيه شرع من قبلنا غير حُجَّة إجماعًا، فهو أحد أمرين: الأول: ما لم يثبت بطريق صحيح أصلاً، كالمأخوذ من الإسرائيليات.

والثاني: ما ثبت بطريق صحيح أنه شرع لمن قبلنا وصرح في شرعنا بنسخه كالإصرار والأغلال التي كانت عليهم، كما في قوله تعالى: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ كانت عليهم، كما في قوله تعالى: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ الاعراف: 157.

والواسطة التي وقع فيها الخلاف هي ما اشتملت على ثلاثة ضوابط:

الأولى: أنْ يثبت أنّهُ شرع لمن قبلنا بطريق صحيح وهو الكتاب والسُنّة الصحيحة، ويكفى الآحاد في ذلك، فإنْ ورد بطريق غير صحيح لم يكن شرعًا لنا بلا خلاف.

الثاني: ألّا يردَ في شرعنا ما يؤيّده ويقرّره، فإنْ ورد في شرعنا ما يؤيّده كان شرعًا لنا بلا خلاف.

الثالث: ألّا يردَ في شرعنا ما ينسخه ويبطله، فإنْ ورد في شرعنا ما ينسخه لم يكن شرعًا لنا بلا خلاف، ومن المعلوم أنّ ذلك لا يكون في أصول الدين وأمور العقيدة؛ لأنّها مما اتّفق عليه بين الأنبياء جميعًا كها تقدم.

### المسألة الرابعة: حكم الاحتجاج بشرع من قبلنا

اختلف العلماء في الاحتجاج بشرع من قبلنا، فذهب الأكثر إلى أنّه يكون حُجَّة وذلك وفق الضوابط الثلاثة الموضحة في تحرير محل النزاع1.

وممّا يقوي هذا المذهب:

أنّ الله تعالى أنزل علينا هذا الكتاب العزيز لنعمل بكلّ ما دل عليه من الأحكام سواء أكان شرعًا لمن قبلنا أم لا.

<sup>1</sup> انظر: "روضة الناظر" (400/1)، "قواعد الأصول" (76)، و "تفسير ابن كثير" (64/2)، و "مختصر ابن اللحام" (161)، و "شرح الكوكب المنير" (412/4).

والله تعالى ما قصَّ علينا أخبار الماضين إلّا لنعتبر بها، فنجتنب الموجب الذي هلك بسببه الهالكون منهم، وقد قال تعالى: ﴿ لَقَدُ الْهَالكون منهم، وقد قال تعالى: ﴿ لَقَدُ كَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةً لِلْأَوْلِي ٱلْمَالَبَ ﴾ يوسف: 111.

والآيات الدالة على الاعتبار بأحوال الماضين كثيرة جدًا كقوله: ﴿ بَلْ جَآة بِالْحَقِّ وَصَدُقَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ الْمَالِينَ ﴿ الْمَالِينَ ﴿ الْمَالِينَ ﴿ الْمَالِينَ ﴿ الْمَالِينَ ﴿ الْمَالِينَ اللَّهُ الْمَالِينَ اللَّهُ الْمَالِينَ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

## ﴿ الأسئلة التقييمية ﴿

السؤال 1 ما دليل شيخُ الإسلام ابن تيمية من القرآن الكريم على توحّد الملّة وتعدد الشرائع وتنوّعها؟

السؤال 2 اذكر دليلاً من كتاب الله تعالى على نهي اللهِ تعالى أنْ نتهود أو نتنصَّرَ، وأمرِنا باتباع ملّة إبراهيم عليه السلام.

السؤال (3) أو جز القول بنقطتين فيها يكون فيه شرع من قبلنا غير حُجَّة إجماعاً. السؤال (4) ما حُكم الاحتجاج بشرع مَنْ قبلنا؟ مع ذكر بعض الأدلّة.



### المبحث الرابع: الاستحسان

﴿ الأمداف

الاستحسان عند الأصوليين يطلق

◄ أن يعرف الطالب الاستحسان عند الأصوليين.
 ◄ أن يبن الطالب المعنى الباطل للاستحسان.

على عدّة معاني، بعضها صحيح اتفاقاً، وبعضها باطل اتفاقًا.

فالمعنى الصحيح باتفاق هو أنّ الاستحسان: هو ترجيح دليل على دليل، أو العمل بالدليل الأقوى أو الأحسن.

وهذا ما يعبَّر عنه بـ "العدول بحكم المسألة عن نظائرها لدليل شرعى خاص "1.

أما المعنى الباطل للاستحسان فهو: "ما يستحسنه المجتهد بعقله"؛ يعني: بهواه وعقله المجرد دون استناد إلى شيء من أدلَّة الشريعة المعتبرة.

وإذا تبين أنّ للاستحسان معنيين متقابلين أحدهما صحيح اتفاقًا والآخر باطل اتفاقًا فلا بُدّ من التنبيه على ما يأتي:

**أولاً**: أن لفظ الاستحسان من الألفاظ المُجملة، فلا يصح لذلك إطلاق الحكم عليه بالصحة أو البطلان.

ثانياً: أن من أثبت الاستحسان من أهل العلم وأخذبه فإنها أراد المعنى الصحيح قطعًا. ثان من أثبت الاستحسان من أهل العلم وشَنَّع على من قال به فإنَّما أراد المعنى الباطل قطعًا.

<sup>1</sup> انظر: "روضة الناظر" (407/1) ، و "قواعد الأصول" (77)، و "مختصر. ابن اللحام" (162) ، و "مختصر. ابن اللحام" (162) ، و "شرح الكوكب المنير" (431/4).

رابعًا: أن العمل بالاستحسان بالمعنى الصحيح أمر متفق على صحته، إذ لا نزاع في وجوب العمل بالدليل الراجح، وإنَّما اختُلف في تسمية ذلك استحسانًا.

**خامساً**: أنّ العمل بالاستحسان بالمعنى الباطل أمر متفق على تحريمه، إذ الأمّة مجمعة على تحريم القول على الله بدون دليل، ولا شك أنّ ما يستحسنه المجتهد بعقله وهواه من قبيل القول على الله بدون دليل فيكون محرمًا.

# ﴿ الأسئلم التقييميم ﴿

السؤال 1 ضع علامة (√) أمام العبارات الصائبة وعلامة (\*) أمام العبارات السؤال ألى ضع علامة (ح) أمام العبارات السؤال

- 1- المعنى الصحيح للاستحسان هو ترجيح دليل على دليل، أو العمل بالدليل الأقوى أو الأحسن.
- 2- إنَّ لفظ الاستحسان من الألفاظ المُجملة، فيصح لذلك إطلاق الحكم عليه بالصحة أو البطلان.
- 3- إنّ من أنكر الاستحسان من أهل العلم وشنّع على من قال به فإنّما أراد المعنى الباطل قطعًا.
  - 4- إنّ العمل بالاستحسان بالمعنى الصحيح أمر متفق على تحريمِهِ.



#### المبحث الخامس: المصالح المرسلة

#### المسألة الأولى: تعريف المصلحة المرسلة



- إنّ المصالح بالإضافة إلى شهادة الشرع ◄ أن يعرف الطالب المصلحة المعتبرة شرعاً، المصلحة تنقسم إلى ثلاثة أقسام: الملغاة شرعاً، المصلحة المسكوت عنها.
  - ◄ أن يعرف الطالب المصلحة المرسلة.
- 🗶 أن يذكر الطالب حكم الاحتجاج بالمصلحة المرسلة.
- مصلحة معتبرة شرعًا، ومصلحة ملغاة شم عًا، ومصلحة مسكوت عنها.

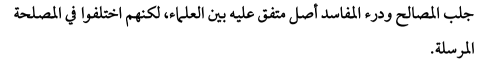
أمَّا المصلحة المعتبرة شرعًا: فهي المصلحة الشرعية التي جاءت الأدلَّة الشرعية بطلبها من الكتاب، أو السُنَّة، أو الإجماع، أو القياس، وذلك كالصلاة.

وأمّا المصلحة الملغاة شرعًا: فهي المصلحة التي يراها العبد - بنظره القاصر - مصلحة ولكن الشرع ألغاها وأهدرها ولم يلتفت إليها، بل جاءت الأدلَّة الشرعية بمنعها والنهي عنها من الكتاب أو السُنَّة أو الإجماع أو القياس، وذلك كالمصلحة الموجودة في الخمر. وأمّا المصلحة المسكوت عنها: فهي التي لم يرد في اعتبارها أو إبطالها دليلٌ خاص من الكتاب أو السُنَّة أو الإجماع أو القياس، لكنها لم تخل عن دليل عام كلِّي يدل عليها، فهي إذن لا تستند إلى دليل خاص معين، بل تستند إلى مقاصد الشريعة وعموماتها، وهذه تسمّى بالمصلحة المرسلة.

وإنها قيل لها مرسلة لإرسالها؛ أي: إطلاقها عن دليل خاص يقيد ذلك الوصف بالاعتبار أو بالإهدار.

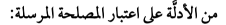
فالمصلحة المرسلة هي ما لم يشهد الشرع لاعتباره ولا لإلغائه بدليل خاص، وتسمى بالاستصلاح وبالمناسب المرسل.

#### المسألة الثانية: حكم الاحتجاج بالمصلحة المرسلة



فمن رأى أنَّها من باب جلب المصالح ودرء المفاسد اعتبرها دليلاً واحتج بها، ومن رأى أنَّها ليست من هذا الباب، بل رأى أنَّ المصلحة المرسلة من باب وضع الشرع بالرأي وإثبات الأحكام بالعقل والهوى قال: إنّها ليست من الأدلَّة الشرعية وأنه لا يجوز الاحتجاج بها ولا الالتفات إليها.

### السائة الثالثة: أدئَّة اعتبار الصلحة الرسلة عند القائلين بها



- 1- عمل الصحابة -رضي الله عنهم- بها في وقائع كثيرة مشتهرة، مثل جمع القرآن في مصحف، وتولية أبي بكر رضي الله عنه لعمر رضي الله عنه الخلافة من بعده، وتدوين الدواوين في عهد عمر رضي الله عنه، واتخاذه دارًا للسجن بمكة، وغيرها.
  - 2- أنّ العمل بالمصالح المرسلة مما لا يتمُ الواجب إلّا به فيكون واجبًا.

وذلك أنّ المحافظة على مقاصد الشريعة الخمسة ثبت بالاستقراء اعتبارها ووجوبها، وهذه المحافظة إنها تتم بالأخذ بالمصلحة المرسلة وبناء الأحكام عليها.

# ﴿ الأسئلم التقييميم ﴿

السؤال 1 عرّف المصلحة المُرسلة.

السؤال 2 ما حكم الاحتجاج بالمصلحة المُرسلَة؟ بيّنهُ بشكلٍ مُوجزٍ.

السؤال (3) اذكر دليلاً واحداً من الأدلّة على اعتبار المصلحة المرسلة، مع الأمثلة.



الذريعة في اللغة كلّ أمر ظاهر السلامة ﴿الأهدافِ

يتوصل به إلى المقصود، وهو الوسيلة

المفضية إليه.

- ◄ أن يعرف الطالب الذريعة لغةً واصطلاحاً.
  - ◄ أن يبين الطالب حكم سد الذرائع.
- ◄ أن يذكر الطالب الأدلة على حجية الأخذ بسد الذرائع.

أما في الاصطلاح فالذريعة هي الأمر المباح ظاهرًا من حيث الأصل، لكن يتوصل به إلى حصول أمر مُحرَّم.

وسد الذرائع: هو منع الأمر المباح الذي يتوصل به إلى المُحرّم.

# المسألة الثانية: حكم سد الذرائع

قد ذهب بعض الفقهاء كالإمامين مالك وأحمد إلى أن الأمر الذي هو مباح في الأصل يفتى المجتهد بمنعه إنْ كان يفضي إلى الحرام غالباً.

مثاله: تحريم بيع العنب لمن يتخذه خمراً، وبيع السلاح في الفتنة، وكبيع العينة، وهو بيع السلعة بمن اشتريتها منه بثمن آجل أكثر ممّا اشتريتها منه نقداً، لأنَّهُ يفضي إلى أنْ يكونَ قرضاً بريًا.

#### المسألة الثالثة: الأدلَّة على حجية الأخذ بسد الذرائع

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّهَ عَدَّوا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ الأنعام: 108. فنهى عن سبّ الأصنام وهو في الأصل قربة إلى الله لئلا يفضي ذلك إلى سب الله تعالى.

وعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ، قَالَ: كَتَبَ أَبِي، وَكَتَبْتُ لَهُ إِلَى عُبَيْدِ اللهِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ، وَهُوَ قَاضٍ فِي سِجِسْتَانَ، أَنْ لَا تَحْكُمَ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَأَنْتَ غَضْبَانُ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ وَلَيْكَالِيْهُ يَقُولُ: «لَا يَحْكُمْ أَحَدٌ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُوَ غَضْبَانُ» سنن عليه.

أي: لئلّا يجورَ في الحكم مِنْ حيث لم يقصد.

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيَلِكِيْ قَالَ: «مِنَ الْكَبَائِرِ شَتْمُ الرَّجُلِ وَالِدَيْهِ» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَهَلْ يَشْتِمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ يَسُبُّ أَبَا الرَّجُلِ فَالِدَيْهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ يَسُبُّ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَمَّهُ فَيَسُبُ أُمَّهُ» الحرج مسلم، والأدلة في ذلك كثيرة.

## ﴿ الأسئلم التقييميم ﴿

السؤال 1 عرّف الذريعة لغةً واصطلاحاً، وما المقصود بـ (سدِّ الذرائع)؟ السؤال 2 متى يُفْتي المُجتهدُ بمنع المُباحِ كها ذهبَ بعض الفقهاء كالإمامَيْنِ (مالك وأحمد) رحمها الله؟ اذكر مثليْنِ تُعزِّزُ بهما إجابتَكَ.

السؤال (3) اذكر دليلاً من الكتاب ودليلاً من السُنّة على حُجيّة الأخذ بسدِّ الذرائع.

